
1 

 

 

REFLEXIONES EN TORNO A LA PUBLICACIÓN 
 

LOS CLAUSTROS Y LA CIUDAD 
Las órdenes regulares en el virreinato del Perú 

 
Luis Eduardo Wuffarden, Bernard Lavallé, Ramón Mujica Pinilla,  

Irma Barriga Calle, Gauvin Alexander Bailey, 
Ricardo Kusunoki Rodríguez y Pedro Guibovich Pérez 

 
Ana Patricia Quintana Meza 

 
 

La obra examina el impacto de las órdenes religiosas regulares de agustinos, dominicos, 

franciscanos, jesuitas y mercedarios, en la configuración del espacio urbano y cultural del 

Virreinato del Perú, como resultado de un intenso trabajo desarrollado durante tres años, 

a través del estudio de sus claustros y conventos, y sustenta como no solo modelaron la 

arquitectura y el arte, sino también la vida social, económica y política de la época. 

 
Corresponde a la cuadragésima novena publicación de la colección "Arte y Tesoros del 

Perú" del Fondo Editorial del Banco de Crédito del Perú, cuyo Comité Editorial estuvo 

 

 

FICHA TÉCNICA 

Título 
LOS CLAUSTROS Y LA CIUDAD 
Las órdenes regulares en el 
virreinato del Perú 

Autores 

— Luis Eduardo Wuffarden 

— Bernard Lavallé 

— Ramón Mujica Pinilla 

— Irma Barriga Calle 

— Gauvin Alexander Bailey 

— Ricardo Kusunoki Rodríguez 

— Pedro M. Guibovich Pérez 

Editorial 

Fondo Editorial del Banco de Crédito del 
Perú 

Colección Arte y Tesoros del Perú 

Año 2022 

Número de páginas 448 

Edición impresa Primera 

Edición digital 
https://www.fondoeditorialbcp.com/publi
caciones/los-claustros-y-la-
ciudad/#obra_completa  

Ciudad/País Lima, Perú 

ISBN 978-9972-837-40-1 

Depósito Legal 2022-12376 

Dimensiones: 24.0 cm x 17.0 cm 

https://www.fondoeditorialbcp.com/publicaciones/los-claustros-y-la-ciudad/#obra_completa
https://www.fondoeditorialbcp.com/publicaciones/los-claustros-y-la-ciudad/#obra_completa
https://www.fondoeditorialbcp.com/publicaciones/los-claustros-y-la-ciudad/#obra_completa


2 

 

 

conformado por Dionisio Romero Seminario y Álvaro Carulla Marchena, con la 

coordinación científica de Luis Eduardo Wuffarden. 

El contenido consta de ocho ensayos realizados por destacados investigadores, 

reconocidos nacional e internacionalmente: 

N° TÍTULO DEL ENSAYO AUTORES 

1 
Los claustros y la ciudad 
El protagonismo de las órdenes religiosas en la sociedad virreinal.  

Bernard Lavallé 

2 
La iglesia y el convento de Santo Domingo de Lima  
Algunos alcances históricos e iconológicos de su cultura visual  

Ramón Mujica Pinilla 

3 
El “árbol frondoso” de los frailes menores 
La orden franciscana en el virreinato del Perú  

Irma Barriga Calle 

4 
Misioneros y redentores de cautivos 
Las provincias peruanas de la Orden de Nuestra Señora de la 
Merced 

Luis Eduardo Wuffarden 

5 
Ermitaños del Nuevo Mundo 
La provincia agustina de Nuestra Señora de Gracia  

Luis Eduardo Wuffarden 

6 
“Para mayor gloria de Dios” 
Colegios y residencias de la Compañía de Jesús 

Gauvin Alexander Bailey 

7 
Ministros de los enfermos y emisarios del “buen gusto” 
Arte y piedad en la Orden de San Camilo de Lelis 

Ricardo Kusunoki Rodríguez 

8 
“De mucho precio, como las piedras preciosas” 
Bibliotecas, libros y lecturas del clero regular 

Pedro Manuel Guibovich 
Pérez 

 
Los ensayos subrayan aspectos esenciales que permiten comprender la complejidad del 
tema abordado, cuya estructura busca ofrecer al lector una visión clara y ordenada de los 
aportes más significativos presentes en cada trabajo, con una aportación rigurosa y bien 
fundamentada, caracterizada por su minuciosidad y sólida documentación, destacando 
los elementos que se detallan a continuación: 
 
Primer ensayo:  
Los claustros y la ciudad.  
El protagonismo de las órdenes religiosas en la sociedad virreinal. 

Bernard Lavallé sostiene que, en la sociedad virreinal peruana, las órdenes religiosas 

tuvieron un papel central y multifacético, más allá de su labor evangelizadora, destacando 

su influencia en la cultura, la educación, la sociedad y la política, transformando el arte y 

la vida urbana.   

Su implantación y desarrollo en el Perú virreinal se inscribe en un proceso histórico 

trascendente, al producirse un vasto campo de acción pastoral, donde franciscanos, 

dominicos y mercedarios se establecieron tempranamente, seguidos por agustinos y 

jesuitas, organizando doctrinas y conventos que estructuraron la vida urbana y espiritual, 

cuyo impacto generó tensiones con el clero secular y, más tarde, con la Corona, que 

intentó someterlas mediante reformas y secularización. 



3 

 

 

Al respecto, durante los siglos XVI y XVII, la demografía conventual experimentó un 

crecimiento acelerado, concentrado en Lima, llegando a representar hasta el 17 % de la 

población española. Significativo impacto poblacional que, acompañado de la 

proliferación de conventos femeninos, suscitó críticas tanto en el ámbito económico como 

en el social.  

La Corona Española, se encargó de emitir Cédulas Reales que prohibían nuevas 

fundaciones, cuya aplicación se delegaba a los altos funcionarios del Virreinato del Perú, 

pero la presión social y el prestigio de las órdenes religiosas dificultaron la aplicación de 

estas medidas, logrando a pesar de las críticas y de leyes emitidas, que finalmente las 

órdenes acumulen un notable patrimonio agrícola, urbano y financiero. Caso especial de 

los jesuitas, cuyo compromiso y eficiente gestión contrastó con las deficientes 

administraciones de otras comunidades, generando una significativa riqueza que 

contribuyó de manera decisiva a consolidar su influencia en el entramado social del 

Virreinato. 

Estas diferencias, revelarían la complejidad del mundo conventual caracterizado por 

conflictos recurrentes derivados de rivalidades con otras órdenes religiosas, en diversos 

aspectos como doctrinarios, por privilegios académicos y protagonismo en las 

ceremonias, así como tensiones internas y enfrentamientos con el poder real, cuyas 

disputas no estaban exentas de intereses políticos y económicos. 

Fundamenta como en el ámbito cultural, las órdenes desempeñaron un papel decisivo en 

la educación y la producción artística, como la fundación de colegios para la élite, así 

como promovieron debates sobre la condición indígena, mientras sus templos se 

convirtieron en escenarios de competencia institucional y esplendor barroco. En el arte, la 

pintura y la escultura, concebidas como instrumentos catequéticos, alcanzaron gran 

desarrollo gracias a artistas como Bernardo Bitti, Diego de la Puente y Pedro de Vargas. 

Asimismo, las órdenes impulsaron la exaltación de la santidad como estrategia de 

legitimación, destacando figuras como Santa Rosa de Lima y otros santos regulares. 

Así, las reformas borbónicas impulsadas durante el siglo XVIII buscaron reducir el poder y 

la autonomía de las órdenes religiosas, subordinándolas a la autoridad real, y por tanto 

limitando sus privilegios e inmunidades eclesiásticas, ejerciendo un control más estricto 

sobre la administración de bienes y renta, promoviendo la secularización de parroquias y 

la expulsión de los jesuitas en 1767, que junto con la disminución de vocaciones 

marcaron el inicio de su decadencia. A pesar de ello, mantuvieron su influencia cultural y 

social, adaptándose parcialmente a las ideas ilustradas y al neoclasicismo en vísperas de 

la independencia. 

En conjunto, el protagonismo de las órdenes religiosas en la historia del Virreinato del 

Perú revela su papel central en la evangelización, la organización social y la vida cultural, 

así como las tensiones derivadas de su poder económico, su autonomía frente a la 

Corona y su protagonismo en la construcción de identidades criollas. Este legado, 

complejo y contradictorio, constituye un capítulo esencial para comprender la dinámica 

política, religiosa y artística del mundo colonial. 

 

 



4 

 

 

Segundo ensayo: 

La iglesia y el convento de Santo Domingo de Lima.  

Algunos alcances históricos e iconológicos de su cultura visual. 

Ramón Mujica explora la evolución de este importante complejo arquitectónico en Lima, 

desde sus orígenes en el siglo XVI hasta sus transformaciones posteriores, y otorgando 

especial atención a los aspectos históricos, artísticos y religiosos que configuran su 

identidad.  

Detalla con precisión los inicios de la iglesia y convento de Santo Domingo, su fundación 

por la Orden de Predicadores, nombre oficial de la orden fundada por Santo Domingo de 

Guzmán en el siglo XIII, conocida comúnmente como los dominicos y su posterior 

desarrollo como centro religioso y cultural en Lima que desempeñó un papel central en la 

evangelización, articulando estrategias visuales, doctrinales y políticas que trascendieron 

el ámbito espiritual articulando devociones emblemáticas como la Virgen del Rosario y la 

Vera Cruz con la participación de cofradías multiétnicas. 

Las diferentes etapas de las transformaciones arquitectónicas del complejo se examinan 

tanto en sus aspectos constructivos precisando las remodelaciones que ha sufrido a lo 

largo de los siglos, así como incluyendo los diferentes estilos arquitectónicos que desde 

el gótico isabelino al barroco y luego al neoclásico, han influido en su configuración.  

 

Imagen 1. Iglesia y Convento de Santo Domingo. Tomado de [Rodríguez J., 2025] https://shorturl.at/2GjoZ  

  

Su arquitectura como espacio inicial sede de la Universidad de San Marcos, fundada en 

1551 por Real Cédula de Carlos V, es fundamental en la historia educativa del Virreinato 

https://shorturl.at/2GjoZ


5 

 

 

del Perú. En este espacio se impartieron las primeras cátedras y se organizaron los 

estudios superiores bajo la tutela de la orden y aunque la Universidad se trasladó 

posteriormente a otros recintos, mantuvo su vínculo histórico con los dominicos como 

parte esencial de su origen. 

Entre sus aportes en el ámbito del arte, destaca la iconografía de la genealogía de Santo 

Domingo y la obra de Santo Tomás de Aquino, además de dos valiosos lienzos 

cusqueños del siglo XVII-XVIII que representan el encuentro de Atahualpa con Pizarro en 

Cajamarca, que se constituyen en significativos instrumentos de memoria visual que 

encumbran la misión dominica como triunfo evangélico y legitiman la conquista mediante 

la figura de fray Vicente Valverde.  

Velarde quién fue primer obispo del Perú y fundador de la orden en el Virreinato 

representa la tensión entre evangelización y poder imperial como defensor de los 

indígenas, enfrentó intereses económicos y campañas de difamación, anticipando el uso 

de ideas dominicas en la formación del pensamiento criollo e indígena, que refuerzan la 

influencia dominica en la vida urbana, la educación y la cultura visual. 

Así también, la canonización de Santa Rosa de Lima (1671) quién fue terciaria dominica, 

es decir, pertenecía a la Tercera Orden de Santo Domingo, lo que la vinculaba 

estrechamente con la espiritualidad dominicana centrada en la penitencia, la oración y la 

defensa de la fe, marcó un hito convirtiéndose en instrumento político y cultural.  

La orden dominica ejerció una influencia decisiva al articular evangelización, educación 

superior y poder simbólico, consolidando su presencia en la vida religiosa, cultural y 

social en el Virreinato del Perú, que se prolongó hasta el siglo XIX. 
 

Tercer ensayo: 

El “árbol frondoso” de los frailes menores.  

La orden franciscana en el virreinato del Perú. 

Según Irma Barriga Calle, la orden franciscana, llegada al Perú en el contexto de la 

reforma eclesiástica impulsada por la Corona, consolidó desde mediados del siglo XVII 

una presencia decisiva en la vida religiosa, social y cultural del virreinato. Fundada 

oficialmente en 1553 como Provincia de los Doce Apóstoles, su expansión se articuló 

mediante conventos, recoletas y misiones, proyectando una espiritualidad marcada por la 

pobreza evangélica, la devoción afectiva y la defensa de la justicia, en contraste con el 

perfil intelectual de otras órdenes mendicantes. 

El convento de San Francisco el Grande en Lima, también conocido como Basílica y 

Convento de San Francisco de Jesús, es uno de los conjuntos arquitectónicos más 

emblemáticos del Centro Histórico de Lima, declarado en 1972 Patrimonio Cultural de la 

Nación (1972) y en 1988 Patrimonio de la Humanidad por la UNESCO.  

El conjunto se erigió como centro neurálgico de la orden, integrando arquitectura 

monumental, programas iconográficos y prácticas devocionales que respondían a las 

disposiciones tridentinas, correspondientes a las normas y reformas emanadas del 

Concilio de Trento (1545-1563), que plantearon renovar la vida religiosa y disciplinar de 



6 

 

 

las órdenes, y que en el caso de la Orden Franciscana tuvieron un impacto profundo en 

su organización y práctica. 

La denominación simbólica y la serie pictórica del apostolado —inspirada en Zurbarán—

consolidaron la identidad seráfica, entendida como la expresión del carisma franciscano 

inspirado en San Francisco de Asís, y reforzaron su función catequética al integrar 

prácticas devocionales, recursos artísticos y espacios arquitectónicos orientados a la 

formación doctrinal y la transmisión de valores cristianos en el marco de las reformas 

ilustradas y el proceso de independencia. 

La espiritualidad franciscana se expresó en espacios como el claustro, concebido como 

hortus conclusus, del latín jardín cerrado, donde arquitectura, naturaleza y teología se 

integraban en un discurso visual sobre la humildad y la salvación. Las series sobre la vida 

de San Francisco y las alegorías de las postrimerías, ejecutadas por artistas locales e 

influenciadas por modelos sevillanos y flamencos, consolidaron la pintura virreinal como 

vehículo pedagógico y retórico. Figuras como fray Luis de Cervela impulsaron reformas 

arquitectónicas y devocionales que acentuaron el carácter penitencial y teatral del 

barroco limeño. 

 

Imagen 2. Claustro del Convento de San Francisco.. Tomado de [s/autor, 2020] https://shorturl.at/FcOEl  

 

Además, la Tercera Orden Seglar Franciscana, concebida para la vida laica, desempeñó 

un papel fundamental en la difusión de prácticas devocionales, incorporando 

advocaciones como la Divina Pastora y fomentando reformas arquitectónicas de corte 

neoclásico impulsadas por Matías Maestro. Estas transformaciones, junto con la 

instauración de cementerios extramuros y la persistencia de usos tradicionales, 

https://shorturl.at/FcOEl


7 

 

 

Imagen 3. Iglesia Nuestra Señora de la Merced, en Lima. Tomado de 

[s/autor, s/fecha] https://shorturl.at/9ztg9  

 

evidencian la capacidad de la espiritualidad franciscana para articular tradición y 

modernidad en el umbral de la independencia. 

En conjunto, la historia franciscana en el Perú virreinal evidencia la convergencia entre 

espiritualidad, arte y poder simbólico, proyectando una identidad que, pese a las reformas 

borbónicas y la secularización, mantuvo su vigencia mediante estrategias visuales, redes 

misionales y vínculos comunitarios.  

 

Cuarto ensayo: 

Misioneros y redentores de cautivos.  

Las provincias peruanas de la Orden de Nuestra Señora de la Merced. 

Luis Eduardo Wuffarden argumenta que la Orden de la Merced, fundada en el siglo XIII 

en el contexto de la Reconquista y vinculada al reino de Aragón, y cuya presencia en el 

Perú se remonta a los primeros tiempos de la conquista, logró consolidarse mediante 

privilegios otorgados por Pizarro y una temprana implantación urbana en Lima, donde el 

convento de San Miguel Arcángel se erigió como cabeza de una vasta provincia que 

abarcaba Quito, Panamá y el sur andino. 

 La arquitectura mercedaria 

evolucionó desde las modestas 

edificaciones iniciales hacia 

complejos monumentales que 

integraron tradición peninsular 

y adaptaciones locales. La 

basílica limeña, resultado de 

tres etapas constructivas, 

refleja la transición del gótico-

isabelino al barroco, 

culminando en una portada-

retablo considerada obra 

maestra del barroco en el 

Virreinato  

 

En paralelo, la orden desplegó 

una intensa actividad artística, 

conservando imágenes 

fundacionales como la Virgen 

de la Merced y el Cristo de la 

Conquista, símbolos de 

continuidad devocional y poder 

identitario, piezas que junto 

con otras esculturas y pinturas 

italianistas, evidencia la 

conexión entre Lima y Sevilla. 

 

https://shorturl.at/9ztg9


8 

 

 

Durante el siglo XVII, la orden promovió causas de santidad y programas iconográficos 

que exaltaban figuras ejemplares como fray Pedro Urraca, articulando espiritualidad y 

propaganda en un contexto de competencia entre las órdenes. El claustro de los doctores 

y la escalera imperial del convento limeño, así como la reconstrucción del conjunto 

cusqueño tras el terremoto de 1650, consolidaron la presencia mercedaria mediante 

soluciones arquitectónicas innovadoras y ciclos pictóricos sobre la vida de san Pedro 

Nolasco, en diálogo con la estética barroca y la sensibilidad criolla. 

En el siglo XVIII, la orden incorporó las tendencias ilustradas, como se aprecia en la 

portada de Guitarreros, el camarín de la Virgen y la nueva sacristía, espacios que 

integraron mobiliario enconchado, pinturas guatemaltecas y obras de Cristóbal Lozano y 

Pedro Díaz, situando el arte mercedario en la vanguardia estética virreinal.  

Tras la independencia, la orden afrontó un marcado declive por la desamortización y la 

secularización, aunque mantuvo cierta vitalidad artística mediante vínculos con Quito y la 

incorporación de modelos académicos europeos. Obras como el Cristo flagelado de 

Joaquín Pinto y la persistencia de devociones tradicionales revelan la capacidad 

mercedaria para integrar tradición barroca, influencias ilustradas y academicismo en un 

contexto de transformación cultural.  

En conjunto, la trayectoria de la Merced en el Perú evidencia la estrecha relación entre 

espiritualidad, arte y poder simbólico, proyectando una identidad que, pese a las crisis 

históricas, constituye un capítulo esencial en la historia religiosa y artística del virreinato. 

 

Quinto ensayo: 

Ermitaños del Nuevo Mundo. 

La provincia agustina de Nuestra Señora de Gracia. 

Tal como señala Luis Eduardo Wuffarden   la orden agustina, pese a su llegada tardía 

al Perú en 1551, logró consolidar una presencia significativa mediante estrategias 

discursivas, alianzas políticas y proyectos arquitectónicos. Inicialmente afectada por el 

sistema de precedencias, la orden reivindicó su primacía a través de obras como la 

Crónica moralizada (1638-1639) de Antonio de la Calancha, que exaltó su papel en la 

evangelización y en la incorporación del territorio inca a la monarquía hispánica. Este 

discurso se reforzó con narrativas hagiográficas, como la del martirio de fray Diego Ortiz 

en Vilcabamba, presentado como “protomártir del Perú”. 

La expansión agustina se materializó en un vasto mapa sacralizado, con conventos, 

doctrinas y santuarios marianos erigidos sobre antiguos adoratorios prehispánicos, en 

consonancia con las políticas de extirpación de idolatrías. Destacan el santuario de 

Guadalupe en el norte y el complejo de Saña, cuyas bóvedas de crucería revelan la 

persistencia de tipologías gótico-isabelinas adaptadas al contexto sísmico.  

En el Alto Perú, la devoción a la Virgen de Copacabana se convirtió en el culto mariano 

más popular de los Andes, proyectando la identidad agustina mediante estrategias 

editoriales y visuales, como la Historia del santuario de Copacabana (1621) de Ramos 

Gavilán, que articuló providencialismo, tradición europea y elementos andinos. 

La intensa actividad intelectual de la orden impulsó la crónica conventual como género 



9 

 

 

Imagen 4. Portada de la Crónica de Ramos Gavilán. 

Tomado de [s/autor, 2020] https://shorturl.at/eTIDk  

 

historiográfico, con autores como Calancha, Torres y Vázquez, quienes combinaron 

erudición y propaganda en obras que integraban texto e imagen para legitimar la 

autoridad espiritual y política agustina. Paralelamente, la arquitectura y el arte 

funcionaron como instrumentos de 

prestigio: desde las portadas 

renacentistas del primer templo limeño 

hasta la portada-retablo barroca 

erigida tras el terremoto de 1687, 

considerada una obra maestra del 

“barroco americano”. Este programa 

se complementó con esculturas 

procesionales y pinturas italianistas, 

fruto de redes transatlánticas que 

conectaban Roma y Lima. 

Durante el siglo XVIII, la orden 

mantuvo su protagonismo mediante la 

producción pictórica cusqueña y 

limeña, que exaltaba la genealogía 

agustina y su vínculo con la Casa de 

Austria. Obras como el Triunfo de San 

Agustín (1765) y las series 

comisionadas a Basilio Pacheco 

evidencian la fusión de modelos 

flamencos y tradiciones locales en 

clave barroca. Sin embargo, la estética ilustrada del “buen gusto” promovió la sustitución 

de los retablos barrocos por estructuras neoclásicas, anticipando la transición hacia la 

independencia. 

Tras la emancipación, precisa que la orden sufrió un marcado declive: la reducción del 

número de religiosos, la desamortización y los conflictos bélicos provocaron la ruina de 

sus conventos y la pérdida de gran parte de su patrimonio artístico. Las reconstrucciones 

historicistas del siglo XX, criticadas por alterar la fisonomía original, marcaron el inicio de 

la conciencia patrimonial moderna. En conjunto, la trayectoria agustina en el Virreinato 

del Perú revela la capacidad de la orden para articular espiritualidad, poder y cultura 

visual, proyectando una identidad que, aunque erosionada por las transformaciones 

políticas, constituye un capítulo esencial en la historia artística y religiosa de América. 

 

Sexto ensayo: 

“Para mayor gloria de Dios”. 

Colegios y residencias de la Compañía de Jesús. 

Como expone Gauvin Alexander Bailey, la frase "Ad maiorem Dei gloriam", expresión 

en latín que significa “Para la mayor gloria de Dios”, es el lema de la Compañía de Jesús, 

orden religiosa católica fundada por San Ignacio de Loyola en 1540, que refleja el 

https://shorturl.at/eTIDk


10 

 

 

Imagen 5. Escudo jesuita. Tomado de [anónimo, 1575]  

https://shorturl.at/HobuE  

propósito central de la orden, que es servir a Dios y a la Iglesia a través de diversas 

actividades, incluyendo la educación y la evangelización 

La arquitectura jesuita en el virreinato peruano se caracterizó por la tensión entre los 

ideales iniciales de austeridad y funcionalidad, establecidos por las Constituciones de 

Ignacio de Loyola, y la evolución hacia proyectos monumentales adaptados a las 

realidades urbanas y culturales. Aunque la Compañía de Jesús no desarrolló un modelo 

conventual tradicional, sus fundaciones —casas, colegios, universidades y noviciados— 

se convirtieron en centros clave de educación y evangelización, consolidando su 

influencia en la América hispana. 

El Colegio Máximo de San Pablo en 

Lima, fundado en 1568, fue la 

primera institución jesuita de alta 

enseñanza en Sudamérica y el 

núcleo cultural más prestigioso del 

virreinato. Su arquitectura, 

inicialmente sobria, incorporó 

progresivamente elementos 

barrocos, como la sacristía y la 

capilla de Nuestra Señora de la O, 

consideradas obras maestras del 

arte limeño. El programa decorativo 

incluyó retablos y lienzos inspirados 

en modelos europeos, evidenciando 

la capacidad jesuita para articular 

funcionalidad, refinamiento y 

discurso evangelizador. 

En el Cusco, el Colegio de la Transfiguración y su iglesia, reconstruidos tras el terremoto 

de 1650, reflejan la fusión entre tradición europea y creatividad andina, consolidando el 

barroco mestizo como expresión singular del arte colonial. Elementos ornamentales como 

rosetas, mascarones y motivos vegetales revelan la apropiación de repertorios 

autóctonos en clave barroca.  

En contraste, los colegios de Ayacucho y Trujillo mantuvieron una estética manierista y 

clasicista, adaptada a contextos locales, mientras que la portada y el patio de la 

Compañía en Arequipa representan el esplendor del barroco andino híbrido, con una 

ornamentación profusa que integra símbolos cristianos y motivos indígenas.  

Además, más allá de su valor artístico, desempeñaron un papel decisivo en la formación 

intelectual y misionera, ofreciendo enseñanza en humanidades, teología y lenguas 

indígenas, y proyectando su influencia hacia regiones como Paraguay y la Amazonía.  

Sostiene que la arquitectura jesuita en el Perú, evidencia un marcado regionalismo y una 

capacidad de adaptación que combina tradición europea, contexto local y estrategias 

pedagógicas, constituyendo uno de los capítulos más relevantes de la historia cultural y 

artística del virreinato. 

https://shorturl.at/HobuE


11 

 

 

Imagen 6. San Camilo de Lelis. Tomado de [s/autor, 2024] 
https://shorturl.at/MuRiB  

Séptimo ensayo: 

Ministros de los enfermos y emisarios del “buen gusto” 

Arte y piedad en la Orden de San Camilo de Lelis. 

Para Ricardo Kusunoki Rodríguez, la biografía de Martín de Andrés Pérez, miembro 

destacado de dicha orden, escrita en 1770 por Francisco González Laguna, se constituye 

en un testimonio singular en el Perú virreinal al reflejar la convergencia entre 

espiritualidad, arte y modernidad ilustrada. 

Esta obra forma parte de la tradición hagiográfica y biográfica que buscaba exaltar las 

virtudes y el ejemplo de vida de religiosos vinculados a la asistencia de enfermos y la 

práctica de la caridad, valores centrales en la espiritualidad de la orden, y que, a 

diferencia de las hagiografías tradicionales, adopta un tono sobrio y racional, evitando 

relatos milagrosos, proyectando una estrategia identitaria que combina carisma religioso 

y refinamiento cultural.  

Un aspecto fundamental es la 

consolidación de la orden en Lima 

que se expresó mediante un 

ambicioso programa visual, 

articulado en retratos 

institucionales y obras 

devocionales concebidas por el 

pintor José Joaquín Lozano, uno 

de los artistas más representativos 

del ámbito virreinal limeño en el 

siglo XVIII, entre 1763 y 1770. 

Estas imágenes, lejos de ser 

meros ejercicios piadosos, funcionaron como instrumentos de legitimación, reforzando la 

identidad corporativa y diferenciando a la orden frente a otras congregaciones.  

El conjunto pictórico del convento revela una estrategia consciente para articular 

espiritualidad y modernidad, mediante la apropiación creativa de modelos europeos y la 

colaboración con artistas locales. Sin embargo, esta proyección cultural convivió con 

contradicciones: tras la expulsión jesuita, los camilos asumieron un papel político activo 

en defensa del absolutismo borbónico, mientras su economía dependía de haciendas con 

mano de obra esclavizada. Obras como el lienzo de santa Efigenia para La Quebrada y 

proyectos arquitectónicos en Lima evidencian la expansión material de la orden, pero 

también la tensión entre ideales ilustrados y prácticas sociales. 

A comienzos del siglo XIX, la renovación del noviciado y la construcción de Santa 

Liberata consolidaron la presencia de la orden, aunque las disputas internas y la muerte 

de Lozano marcaron el declive del patrocinio artístico. Su trayectoria culminada con 

episodios como el martirio de Pedro Marieluz en 1825, quién perteneció a la orden y 

destacó por su labor pastoral y caridad, sintetiza las paradojas de una congregación que, 

mientras promovía arte y “buen gusto” como signos de modernidad, terminó 

subordinando estética y espiritualidad a la lógica del poder en un contexto de transición 

hacia la independencia. 

https://shorturl.at/MuRiB


12 

 

 

Octavo ensayo: 

“De mucho precio, como las piedras preciosas”. 

Bibliotecas, libros y lecturas del clero regular. 

Finalmente, en el último ensayo, Pedro Manuel Guibovich Pérez sustenta como las 

bibliotecas del clero regular en el virreinato peruano constituyeron espacios 

fundamentales para la preservación y transmisión del saber, así como para la vida 

espiritual e intelectual. Las bibliotecas inspiradas en la tradición monástica medieval 

europea fueron espacios con dinámicas intensas, moldeadas por factores culturales, 

políticos y económicos, y por la acción de agentes religiosos y laicos. Su estudio, aunque 

limitado por la escasez de fuentes documentales, permite comprender la configuración de 

la cultura escrita en la América colonial y su vigencia como referente histórico. 

Establece que se gestaron en base a la necesidad de evangelización y enseñanza, por lo 

que las órdenes religiosas acumularon mediante compras y donaciones, con fondos 

asignados y aportes de benefactores, diversas publicaciones, que en la mayoría 

procedían de Europa. Importante dato es el valor simbólico de cada libro, considerado 

como una obra de incalculable valor intelectual, dada su trascendencia como objeto de 

instrucción y devoción, cuya posesión confería legitimidad y relevancia a la biblioteca. 

 

Imagen 7. Biblioteca del Convento de Ocopa. Tomado de [s/autor, 2025] https://shorturl.at/cPvaI 

Existieron estrictas normativas que garantizaron su conservación, establecidas por la 

administración interna, que incluían sanciones, inventarios y la creación del cargo de 

bibliotecario, e incluso debido a la avidez por los libros se propiciaron prácticas como el 

https://shorturl.at/cPvaI


13 

 

 

encadenamiento de ejemplares. Las bibliotecas, concebidas principalmente como 

depósitos, se caracterizaban por un mobiliario austero y una iluminación insuficiente, lo 

que explica la presencia de volúmenes en las celdas privadas. 

Sus fondos respondían a los planes de estudio coloniales, centrados en Gramática, Artes 

y Teología, complementados con obras de historia, literatura y ciencias. Asimismo, se 

conservaban manuscritos de notable valor espiritual y académico, donde cada 

publicación cumplía funciones diversas: estudio, formación intelectual, movilidad social y 

fortalecimiento de la devoción, tanto individual como comunitaria. 

En un contexto marcado por la ausencia de bibliotecas públicas durante la época virreinal 

y buena parte del periodo republicano temprano, los libros circularon principalmente entre 

conventos y colecciones privadas, lo que pone de manifiesto su condición de bienes 

escasos y altamente valorados. Esta circulación restringida no solo refleja la limitada 

accesibilidad al conocimiento, sino también el carácter elitista de la cultura letrada, 

reservada a órdenes religiosas y sectores privilegiados. Sin embargo, las bibliotecas, 

conventuales y privadas, constituyen uno de los capítulos más notables de la historia 

cultural peruana, que permite comprender cómo el libro operó como símbolo de poder 

intelectual y religioso, formando espacios académicos y la configuración del imaginario 

cultural en el Perú 

 

Reflexiones finales 

El libro Los Claustros y la Ciudad ofrece una visión profunda y detallada sobre la 

importancia de las órdenes religiosas en la historia del Virreinato del Perú, mostrando 

cómo sus acciones y presencia dejaron una huella imborrable en la ciudad y la sociedad 

de la época.  

Su principal aporte radica en la presentación de un panorama integral que permite 

comprender la centralidad del clero regular en la configuración de la sociedad colonial. La 

exposición destaca la función evangelizadora, la organización urbana y la producción 

cultural, subrayando la influencia de las órdenes. 

Asimismo, el texto sobresale por la riqueza descriptiva y el manejo de datos concretos, 

como la proporción demográfica de los frailes en Lima o la acumulación patrimonial de las 

órdenes, elementos que aportan solidez empírica al análisis. La atención al papel cultural 

de las órdenes tanto en la educación, en la producción artística, así como en la 

promoción de la santidad, constituye otro acierto, al mostrar cómo la espiritualidad se 

articuló con estrategias visuales y discursivas. 

En conclusión, del análisis del texto se permite afirmar que su principal fortaleza radica en 

la capacidad de articular múltiples dimensiones religiosa, social, económica y artística, a 

fin de producir una interpretación coherente con respecto al papel de las órdenes en el 

Virreinato del Perú. Además, al ofrecer una visión global y bien fundamentada, el texto se 

convierte en una herramienta indispensable para comprender la configuración cultural y 

simbólica del mundo colonial, así como la persistencia de su legado en la identidad 

histórica de América Latina. 


